
1 
 

 

“SECRETOS  

DE LA  

MASONERÍA  

1 y 2”  
Dr. Arnold Krumm Heller 

 
  

TRANSCRIPCIÓN Y PDF: 

RH FRANCISCO PEGORARI GÓMEZ 



2 
 

“SECRETOS DE LA MASONERÍA 1 y 2”  

 1) Muchas veces se me ha pedido que escriba sobre la 

Masonería oculta, pero siempre me he negado porque he creído 

que no debo perder el tiempo. Pero, últimamente, Leadbeater 

ha lanzado un libro sobre Masonería, lo mismo como lo había 

hecho antes Heindel y entonces he resuelto salir del silencio. 

 Al leer estas obras, lo mismo como la de Jinaradasa, me 

he dicho: o estos autores no saben nada de Masonería oculta o 

si saben no quieren hablar. Lo más probable es que sean como 

miles y miles de masones que acuden a los Talleres 

dedicándose a un humanitarismo muy hermoso, pero para 

ejercerlo les sale sobrando la Masonería y harían obras más 

prácticas enrolándose en el ejército de salvación con el grado 

de alférez. 

 Hace algunos años, los teósofos han instalado unos 

cuerpos masónicos que llaman, creo, de adopción y en ellos 

reciben a las mujeres y al practicar su ritual dan algunas 

explicaciones simbólicas bastante atinadas, que siempre 

significa un paso adelante, pero lo que saben y dicen no es nada 

en comparación con los verdaderos secretos de la Fraternidad. 

 No olvidemos que la Masonería, tanto como la religión 

católica, en sus ritos y ceremonias, no son más que 

reminiscencias del Arte Real o Magia. 

 Dice una de las primeras frases del ritual de la iniciación 

que para ser masón se requiere ser hombre libre y de buenas 

costumbres.  

 De manera que es necesario SER HOMBRE y no mujer. Al 

meter los teósofos a las mujeres en nuestros trabajos no han 

sabido lo que han hecho. No es que yo mire a menos a la mujer, 

no; sin ella nada seríamos ni nada logramos y opino que la mujer 

debe participar en todas las cuestiones sociales igual que el 

hombre -en todo- menos en la Masonería; allá no cabe ella.  

 La mujer nunca podrá asumir las funciones de hombre 

como creador. Puede imitar, puede ayudar, pero no puede                           

crear porque le falta la glándula creativa, la próstata, por haber 

nacido sin ella y el masón debe tener próstata                                                                                                                                                            

cuando quiere dedicarse a la magia masónica y experimental.                    



3 
 

                                                

 El eminente sabio Standemeyer en su obra "La Magia como 

Ciencia Experimental", dice: "Tenemos ciertos centros 

nerviosos que debemos excitar en las experiencias. Con ellas 

podemos despertar y exteriorizar nuestras fuerzas mágicas". 

 Estos centros están en íntima relación con nuestras 

glándulas endocrinas y éstas, a su vez, susceptibles a ser 

provocadas a funcionar en un sentido dado con la opresión de 

ciertas arterias o la supresión de otros centros nerviosos. La 

práctica de cómo hacer todo esto está encerrada en el manejo 

de los signos, toques y palabras de pase de la Masonería. 

 ¡Cuán insignificante es a veces el toque que se requiere! 

Lo prueban las curaciones del Dr. Asuero, quién al herir 

ligeramente el nervio trigémino, logra que los diabéticos sanen 

en el acto y que los paralíticos tiren sus muletas. ¿Quién de los 

masones actuales ha sospechado jamás que tras de nuestros 

toques existieran tales cosas? Y, sin embargo, en la Masonería 

Turca y en el Rito de Memphis y Mizraim está expuesta con toda 

claridad la clave. Los ritos antiguos -y los hay desde el siglo 

noveno- dan las prácticas mencionadas con todos los 

pormenores: los días en los que hay que hacer las prácticas, los 

toques, como -asimismo- su asociación con la vocalización. 

Todo ello es señalado en el calendario masónico. 

 Dan instrucciones sobre el despertar de los chakras, que 

un masón de la edad media denomina "llamitas" y ya en 

aquellos tiempos los neófitos tenían que aprender a manejar 

mágicamente las palabras de pase del primer y segundo grado. 

En Rosario han vuelto a realizar este rito antiguo, pero ahora 

viene lo curioso; no tiene más que la patente expedida en Italia, 

pero les falta lo esencial: la CLAVE, pues precisamente esos 

grados carecen de ella. Han querido que yo se la diera, pero -

malgrado mío- no fue posible. Al dar yo una conferencia en los 

hermosos salones de la Logia Unión Número 17, un hermano 

que presidía, a título de presentación mía, lanzó un discurso en 

el cual probó con toda claridad que no saben allá lo que es en 

sí la Masonería y sus relaciones con la Fraternidad Rosa Cruz y                

                                                                          



4 
 

                                                                                    

entonces me dije: acá no debes revelar nada, pues aún no están 

maduros para estas cosas. 

 Que el Rito antiguo y sagrado se maneje como se maneja 

el escocés -para eso no me presto- pues lo han convertido en 

un cadáver.  

 Los hermanos masones pueden estar seguros que yo, 

como adepto ROSA CRUZ, sí soy masón, no por los diplomas 

que poseo, pues éstos no valen a veces el papel que se ha 

gastado en ellos. No, yo soy masón porque he comprendido los 

grandes secretos de la Orden. 

 Las vocales I A O que están encerradas en las palabras de 

paso de los primeros grados, deben pronunciarse en 

combinación con los toques e inmediatamente la corriente 

sanguínea de nuestro organismo sufre una modificación 

instantánea y nos pone en condiciones de provocar fenómenos 

psíquicos. 

 Un maestro masón turco quién actuó un tiempo conmigo, 

tomaba un conejo y le ponía los dedos en la forma como debe 

hacerlo el aprendiz masón e inmediatamente el animalito se 

puso en estado de catalepsia, luego hizo lo mismo con un 

muchacho de 20 años, quién yo creía muerto, pero bastó darle 

la mano como maestro para que, instantáneamente, volviera en 

sí. 

 Años y años he experimentado yo en el laboratorio con los 

asuntos masónicos y cada día me he convencido más de que 

realmente somos poseedores de un arte real, grandioso, 

superior a lo que nos puede enseñar la ciencia oficial. ¿Podré 

dejar participar a los hermanos masones de lo que yo he 

descubierto? El porvenir lo dirá y yo sería feliz en poderlo hacer.  

 Lo que puedo asegurar es, que si me han visto curar 

paralíticos, ciegos, como Asuero y muchos enfermos                                                                                                    

incurables, en algunas ocasiones instantáneamente, no lo 

aprendí en la escuela de medicina, sino meditando sobre los 

asuntos íntimos de la Masonería, donde encontré mucho más, 

muchísimo más, de lo que comúnmente se sospecha. 



5 
 

                                                                                       

 El dualismo representado por las dos columnas del templo 

significa los dos aspectos de la conciencia, es decir, el Ego 

consciente y el subconsciente. La Masonería ha apelado 

siempre a la razón y ha aplaudido a Francia cuando excluía a 

Dios glorificando en una mujer a la Razón.  

 Nuestra Razón seguro que es, como la conciencia, la voz 

divina en nosotros, pero no podemos escuchar sus dictados 

claramente, por estar adormecidos por nuestros vicios y malas 

costumbres, por nuestros prejuicios y preocupaciones y es 

menester liberarla. Nos hemos guiado demasiado por nuestro 

instinto, olvidando que tenemos la intuición como factor divino 

prominente, que nos puede guiar, pero esa intuición tampoco 

actúa si no hacemos ejercicios mágicos, movimientos 

estudiados de antemano y que han sido siempre privilegio de 

las sociedades iniciáticas. 

 Pues bien, estos ejercicios y todo lo que hacemos, como 

marchas y movimientos, en los diferentes grados masónicos, 

no son solo prácticas psicotécnicas, sino que son prácticas que 

nos pueden llevar a un estado superior al del comúnmente 

conocido. 

 El catecismo masón dice que una Logia Masónica 

representa el Universo y que se admira al Gran Arquitecto del 

Universo. Se ha llamado también al Universo Macrocosmos, 

poniéndolo frente a nosotros, que somos el Microcosmos, 

siendo así que significamos una síntesis del gran Todo y 

estando por nuestro modo de ser incapacitados para estudiar 

el Universo, el Masón debe ocuparse del estudio de su YO para 

arrancar los secretos del Universo por analogía. Nuestro YO 

está representado para el Masón por el dualismo de sus 

columnas, la columna J y la B. 

 La Jota debe ser I, pues esta vocal ha sido siempre la 

representación del YO en los lenguajes primitivos y se ha 

conservado en el alemán en el Ich, en el inglés I, en el francés 

Je, en el italiano Io y en el español Yo. Podríamos seguir con 

otros idiomas.  



6 
 

                                                                                      

 Pero la I no solo tiene valor simbólico, sino real, por su 

sonido y el aprendiz debe aprender bien la pronunciación de la 

I para despertar la fuerza inherente al sonido de esta vocal, que 

está siempre en íntima relación con el Tatwa, en la Atmósfera 

refleja y en los centros magnéticos del cuerpo. 

 Para estas cosas el dualismo debe ser consciente. Las 

columnas están separadas; la una representa el YO subjetivo y 

la otra el objetivo.   

 Cuando decimos: "yo entro por la puerta", confundimos 

generalmente nuestros dos Egos y así no nos damos cuenta de 

la verdadera situación del Universo. El aprendiz Masón debería 

acostumbrarse al siguiente modo de pensar: "yo llevo a mi 

cuerpo por esa puerta". Igual cuando habla, debería pensar: "yo 

hago sonar la I por mis cuerdas vocales. Hay una diferencia 

entre el Ego interno que habla y el Ego externo que pronuncia. 

 Para el ejercicio de la meditación aconsejan los turcos a 

los aprendices masones que tomen un grano o una semilla y 

mediten sobre ella, la potencialidad que encierra, la facultad de 

desarrollarse, de llegar a ser flor, planta y árbol, gracias al 

impulso del Gran Arquitecto del Universo. Luego hacen tomar 

la imitación de un grano o semilla, como vemos las frutas 

imitadas de goma o de cera. Es que no reside ese poder oculto 

donde no actúa el Gran Arquitecto del Universo. Así se hace 

cargo de las cosas reales e irreales, de ese aspecto vivo o 

muerto de las cosas. 

 El piso blanco y negro representa el día y la noche, en 

relación con nuestro Ego en estado de vigilia y en estado 

dormido. 

 2) Uno de los símbolos más profundos que posee la Libre y 

Antigua Masonería, es el que se encuentra en el enunciado de 

la proposición cuarenta y siete del libro primero de Euclides, 

proposición que, conocida con el nombre de Teorema de 

Pitágoras, dice así: 

                                                                                               

                                                                                                



7 
 

                                                                                             

 En todo triángulo rectángulo, el cuadrado construido sobre 

la hipotenusa es igual a la suma de los cuadrados construidos   

sobre los dos catetos. 

 Muchas son las interpretaciones simbólicas que se han 

dado a la afirmación anterior, basadas todas ellas en el 

significado del triángulo y del cuadrado, las dos figuras más 

perfectas de la Geometría. 

 Mis afirmaciones sinceras a las fecundas y profundas 

Matemáticas me han llevado, por un sendero poco recorrido, 

hacia una interpretación que me atrevo a juzgar interesante 

pues se funda toda ella en el significado oculto que posee cada 

uno de los números usados en la Aritmética, recordando que 

todas las cosas conocidas tienen un número, puesto que el 

número es la condición esencial de su existencia. 

 Como es sabido, los números que poseen la importancia 

especial de representar la hipotenusa y los dos catetos de un 

triángulo rectángulo, satisfacen las condiciones establecidas 

en las tres expresiones matemáticas siguientes, en las que "n" 

tiene cualquier valor excepto 0: 

2n² + 2n + 1; 2n² + 2n; 2n + 1 

 Ahora bien, sustituyendo "n" por el valor "1", se obtiene 

que los tres números enteros positivos menores que satisfacen 

la condición exigida por el Teorema del sabio de Samos son el 

3, el 4 y el 5, pues 3² + 4² = 5². El triángulo rectángulo en 

referencia tendría como catetos e hipotenusa los expresados 

por los números indicados: 3, 4 y 5, cuyos significados 

cabalísticos son los siguientes: 

  Número tres:  

 Se corresponde con la letra Gomor (G). Simboliza en el 

mundo divino la potencia suprema, el equilibrio obtenido, sin 

esfuerzo, por la inteligencia eternamente activa, por la 

absoluta sabiduría. En el universo intelectual representa la 

fecundidad universal del Ser. En el dominio de lo físico indica                        

                                                   



8 
 

                                                                                 

el trabajo incesante de la Naturaleza, la germinación fecunda 

de los actos que han de surgir de la voluntad consciente de la 

propia potencia. Ese número se corporiza por medio de una 

mujer sentada en el centro de un Sol radiante que indica la 

potencia creadora, coronada por 12 estrellas, con un cetro en 

cuya parte superior brilla un globo luminoso que no es sino la 

acción perpetua que la Naturaleza -siempre sabia- ejerce sobre 

las cosas nacidas o por nacer. En la otra mano de esa figura 

alegórica, se posa un águila que recuerda las alturas hasta las 

cuales ha de remontarse la inteligencia. A los pies de la noble 

matrona brilla la Luna que simboliza la infinitud de la materia y 

su esclavitud respecto al espíritu. 

  Número cuatro:  

 Se corresponde con la letra Dinain (D). Simboliza en el 

mundo divino la realización perpetua, en modo jerárquico, de 

las virtualidades que configuran el ser absoluto. En el universo 

intelectual representa la realización de las ideas del Ser, por 

medio del cuádruple trabajo del espíritu, es decir por medio de 

la afirmación, de la negación, de la discusión y de la solución. 

En el dominio de lo físico indica la realización de los actos 

dirigidos por la ciencia de la Verdad, por el amor a la Justicia, 

por la fuerza de la Voluntad y por el trabajo de la Energía 

Material. Este número se personifica mediante la figura de un 

guerrero cubierto con un casco que da la idea de la fuerza que 

conquista el poder bien dirigido, sentado sobre una piedra 

cúbica, imagen de la materia domada, de la obra humana 

perfectamente concluida. Con la mano derecha sostiene un 

cetro, mientras sus piernas están colocadas en forma de cruz 

que simboliza los cuatro elementos, la expansión de la potencia 

humana hacia los cuatro rumbos del espíritu. 

  Número cinco: 

  Se corresponde con la letra Eni (E). Simboliza en el mundo 

divino la Ley universal reguladora de las manifestaciones del 

Ser en la unidad de la sustancia. En el universo intelectual                                            



9 
 

                                                                                     

representa la religión, es decir la relación íntima del Ser 

absoluto con el Ser relativo, de lo infinito con lo limitado. En el 

dominio de lo físico, indica la inspiración comunicada al hombre 

por las vibraciones del fluido astral; recuerda las mil pruebas a 

las que está sometido el ser humano si ejerce la propia libertad 

de acción por el círculo infranqueable de la Ley Universal. Ese 

número se corporiza por medio de un Hierofante genio de las 

buenas inspiraciones del espíritu, sentado en el espacio que 

queda entre las dos columnas del Santuario; traza con el índice 

de la mano derecha, sobre el pecho, el signo del silencio como 

invitación al recogimiento si se desea escuchar la voz del cielo 

en el silencio de las pasiones y de los instintos materiales. La 

columna derecha simboliza la Ley divina, la de la izquierda 

representa la facultad de obedecer o desobedecer esa misma 

Ley divina. El Hierofante aparece apoyado sobre una cruz de 

tres brazos horizontales, emblema del espíritu del Gran 

Arquitecto del Universo que penetra en los tres mundos para 

despertar todas las manifestaciones de la vida universal. A sus 

pies, dos hombres de rodillas, el genio de la luz, vestido de rojo, 

el espíritu de las tinieblas, de negro, listos ambos para 

obedecer al Maestro de los Misterios Sagrados. 

 El Triángulo Pitagórico, pues, está formado, en el mundo 

divino, por la Ley Universal como hipotenusa y como catetos, 

por la potencia Suprema y por la realización perpetua de las 

virtualidades del Ser absoluto. En el universo intelectual la 

hipotenusa de ese mismo triángulo es la religión y los catetos 

están construidos por la fecundidad universal del Ser y por la 

realización de las ideas de ese mismo ser al efectuar el 

cuádruple trabajo del espíritu, que no es sino el grupo 

compacto de la afirmación, la negación, la discusión y la 

solución. En el dominio de lo físico, la hipotenusa del triángulo 

de Pitágoras es la inspiración, y los catetos los forman la 

acción fecunda de la Naturaleza y la realización de los actos 

humanos por medio de la Verdad, la Justicia, la Voluntad y la 

Energía. 

 Ahora bien, el Teorema de Pitágoras dice que: 



10 
 

                                                                                                      

3² + 4² = 5²   9 + 16 = 25 

 El número nueve, correspondiente a la letra Thala (Th), 

simboliza en el mundo divino la sabiduría absoluta; en el 

Universo intelectual, la prudencia que rige y dirige sabiamente 

a la Voluntad; en el dominio de lo físico es la circunspección en 

los actos. Ese número se personifica en un anciano, la 

experiencia adquirida en las dificultades de la vida, que camina 

apoyado en un báculo, que no es sino el sostén que presta la 

prudencia y que lleva una lámpara encendida, la luz de la 

inteligencia, medio oculta bajo el manto que lo cubre, manto 

que simboliza la discreción. 

 El número dieciséis se descompone, para los efectos 

cabalísticos, en diez y en seis.  

 El número diez, correspondiente a la letra Ioithi (I, J o Y), 

simboliza en el mundo divino el principio activo que vivifica los 

seres, en el universo intelectual, la autoridad que todo lo 

gobierna y en el dominio físico, la buena o la mala fortuna. Ese 

número se corporiza por medio de una rueda cuyo eje está 

sostenido por dos columnas; a la derecha Hermanubis -genio 

del Bien- se esfuerza en subir, mientras que a la izquierda Tyfón, 

-el genio del mal- se ve precipitado al abismo. En equilibrio 

sobre la rueda está la Esfinge, inflexible, que conserva entre 

sus garras de león una espada, la espada del destino, que está 

despierto siempre para forjar las cadenas para el vicioso y 

entretejer guirnaldas para el que ha hecho de la virtud norma. 

 El número seis corresponde a la letra Ur (U). Simboliza en 

el mundo divino la Ciencia del Bien y el Mal; en el universo 

intelectual el equilibrio entre la necesidad y la libertad -y en el 

dominio físico el antagonismo indestructible que existe entre 

las fuerzas naturales- el encadenamiento íntimo que une a las 

causas los efectos. Ese número se personifica en un hombre de 

pie, inmóvil en el cruce de dos caminos, que mira al suelo 

fijamente mientras dos mujeres le tocan los hombros y le 

señalan la de la derecha la ruta del bien y la de la izquierda el 

camino del vicio tentador. Por encima y por detrás del grupo el                      



11 
 

                                                                    

genio de la Justicia, suspendido en una aureola fulgurante, 

apronta el arco para disparar la flecha mortal contra las 

tentaciones malsanas. El conjunto, como fácilmente se 

comprende, expresa la lucha que -en el interior del hombre- se 

verifica, entre las pasiones malsanas y la conciencia recta. 

 También el número veinticinco -para su interpretación 

cabalística- debe descomponerse en veinte más cinco. 

 El número veinte corresponde a la letra Caitha (K, C). 

Simboliza en el mundo divino el principio de todas las fuerzas 

espirituales o materiales; en el universo intelectual la potencia 

moral y en el dominio físico la fuerza orgánica. Este número se 

corporiza en una bella doncella que cierra sin dificultades entre 

sus delicadas manos las fauces hambrientas de un león de 

Nemea…. es, como muy fácilmente se puede colegir, el 

emblema de la fuerza en las propias y potentes energías.  

 Del número cinco, no es preciso repetir aquí cuanto más 

arriba quedó explicado acerca del simbolismo que encierra. 

 De la exposición anterior se deduce que el Teorema de 

Pitágoras significa en el mundo divino que el principio de toda 

fuerza, que la Ley Universal reguladora de las manifestaciones 

del Ser en la unidad de la sustancia es originada por la acción 

combinada de la sabiduría absoluta, del principio activo que da 

vida a los seres y la Ciencia del Bien y del Mal. 

 En el universo intelectual, la misma proposición 

geométrica indica que la potencia moral, la religión sabiamente 

entendida, resulta del acuerdo que debe existir entre la 

prudencia que rige los actos de la Voluntad y la Autoridad 

suprema que todo lo gobierna, estableciendo el equilibrio 

absoluto entre la Libertad y la Necesidad. 

 En el dominio físico, el enunciado Pitagórico establece que 

la fuerza orgánica y la inspiración comunicada al ser finito por 

las vibraciones del Ser infinito, nace de una perfecta prudencia 

en los actos auxiliada por el destino que establece las buenas 

y las malas fortunas en obediencia al encadenamiento absoluto 

que existe entre las causas y los efectos, encadenamiento que                                  

                                                                                            



12 
 

                                                                                           

nace del antagonismo que las fuerzas naturales sienten unas 

por otras. 

 Resumiendo los tres mundos en uno solo, se puede decir 

que al enunciar Pitágoras su Teorema: “En todo triángulo 

rectángulo el cuadrado construido sobre la hipotenusa es igual 

a la suma de los cuadrados construidos sobre los dos catetos” 

expresó una proposición de índole netamente filosófica cuyo 

profundo enunciado sirvió de base a una de las más perfectas 

filosofías: 

 La renovación universal que obtendrá el hombre por medio 

de la inspiración que recibe directamente de las Potencias 

Ocultas, ha de alcanzarse únicamente por la acción de la 

prudencia que mantiene el equilibrio universal, por el impulso 

de la fortuna bien dirigida por una voluntad potente y por la 

constancia en las mil pruebas a las que ha de verse sometido 

el ser humano en presencia de las múltiples tentaciones del 

Bien y del Mal. 

 

 

 

 

 


